# نشریهٔ ادبیات تطبیقی (علمی - پژوهشی) دانشکدهٔ ادبیات و علوم انسانی - دانشگاه شهید باهنر کرمان دورهٔ جدید، سال دوم، شمارهٔ ۴، تابستان ۱۳۹۰

## هستىشناسى از منظر ابنعربي و فخرالدين عراقي\*

دکتر زهرا غریب حسینی عضو هیأت علمی دانشگاه ولی عصر (عج) رفسنجان دکتر محمدرضا صرفی عضو هیأت علمی دانشگاه شهید باهنر کرمان

#### چکیده

آرا و اندیشه های ابن عربی، عارف بزرگ قرن هفتم، بلافاصله پس از انتشار مورد توجّه و اهتمام عارفان متعددی قرار گرفت و جریانهای گوناگون عرفان عملی و نظری را تحت تأثیر خود قرار داد. گروه بیشماری در داخل ایران به شرح و ترویج اندیشههای ابن عربی پرداختند. فخرالدین عراقی، یکی از ناقلان مهم آثار ابن عربی است. وی گاه بـا بیـان علمـی دقیق و گاه در قالب تعبیرهای شاعرانه، به تحلیل و ترویج مباحث فلسفی و عرفانی ابن عربی يرداخته است. در اين ميان، گاه انديشههاي وي با ابن عربي تطابق كامل دارد و گاه تـوأم بـا نو آوری است که در نتیجهی تجربهی عارفانهی خود عراقی و در نتیجهی کشف و شهود به آنها دست یافته است. نمو د اساسی این اندیشه ها، در قلم و نظام هستی است. از این جهت بررسی تطبیقی آرا و اندیشههای این دو عارف بزرگ ضروری مینماید. در این مقاله با استفاده از روش سند کاوی و با بهره گیری از فنون تحلیل محتوا به شکل تطبیقی گزارهها و اندیشه های بنیادین عرفانی که محور پارهای از اندیشه های دیگر است و قلمروهایی چون هستی شناختی، حضرات خمس، عشق، اعیان ثابته، تجلّی، مورد بررسی قرار گرفته است. از مهمترین یافته های این پژوهش آن است که عراقی به شدّت تحت تأثیر اندیشه های ابن عربی است و کمتر اندیشهای از اندیشههای عارفانه و فلسفی ابن عربی را می توان در نظر گرفت که در آثار عراقی بازتاب نیافته باشند. نو آوری عراقی در بهره گیری از این اندیشه ها از در چشم انداز تأویل و تخیّل شاعرانه جلوه گر می شود.

#### واژههای کلیدی

ابن عربي، عراقي، تحليل تطبيقي، هستي شناسي، حضرات خمس.

<sup>\*</sup>تاریخ دریافت مقاله : ۱۳۹۰/۴/۱۹ تاریخ پذیرش :۱۳۹۰/۸/۲۸ نشانی پست الکترونیک نویسنده:m sarfi@yahoo.com

#### ١-مقدمه

تا پیش از ظهور ابن عربی «ما شاهد آن هستیم که مشایخ بـزرگ عرفـانی بـه طـور پراکنده، معارف خاص برآمده از شهو دهای خویش را مطرح میسازند، اما هیچ کس موفق نمی شود این معارف عمیق را در یک دستگاه نظاممند هستی شناختی بر محور وحدت وجود بگنجاند و یک ساختار معرفتی عرفانی سازوار عرضه نماید.»(یزدان پناه، ۱۳۸۸: ۳۰). به عبارتی دیگر، ما بعد از ابن عربی، صاحب «دستگاه ساز گار هستی شناسانهای» شده ایم که به صورت منظم مباحث عرفانی را از نقطهٔ خاصی آغاز کرده و چینش نظام هستی را به طور کامل بیان نموده است. منظور ما از بررسی تطبیقی اندیشه های ابن عربی و فخرالدین عراقی در این مقاله، بررسی امّهات مسائلی است که از شاخصههای عرفان نظری اند. همچنین، توجّه ویژهٔ ما معطوف به آن است که این مسایل عرفانی چگونه در اصطلاحات و عبارات فخرالدین عراقی و به تبع او در ادب فارسی نفوذ کرده است یا به چه شیوهای با هم ادغام شده یا از هم جدا گشتهاند و تبدیل به الگوهایی شدهاند که فهم شاخصه هایشان، به فهم و تحلیل داده های عرفان نظری در آثار بعدی ، کمک شایانی مى نمايد. قصد ما اين نيست كه شواهد تطبيقي را به ضعيف ترين وجه اشتراكشان تنزّل دهیم؛ بلکه هدف اصلی از تطبیق شواهد، این است که بتوانیم با تأکید بر شخصی ترین اصالتهای شاعرانهٔ مطرح شده در ادب فارسی، کلیدی ترین آموزههای مکتب ابن عربی را عميق تر درک نماييم؛ و به موضوعاتي که از شاخصه هاي فکري عرفاني و ويژگي هاي کلامی ابن عربی بوده و در رشد و شکوفایی حیات فکری فخرالدین عراقی، سهم به سزایی داشتهاند، اشارهای نماییم. بدین منظور، از اصل پایبندی به آثار و دیدگاههای ایشان غفلت نورزیده و تلاش نمودهایم تا آنجا که به موضوع این مقاله مربوط است، رونـد تطبیـق آرا و اندیشه های ایشان بر اساس آثار مهمی که محور اصلی آنها، مضامین عرفان نظری است-چون كليات اشعار، فصوص الحكم، فتوحات مكيه، چند رساله از شاهكارهاي ايشان و...

در این بررسی، به مراحل و مراتب زیر توجه شده است.

١-تعيّنات حقّى (الف. مقام ذات.ب. مقام احديت.ج. مقام واحديت)٢- تعيّنات خلقى (الف. عالم عقل. ب. عالم مثال يا خيال متصل. ج. عالم ماده)

قبل از برشمردن چینش نظام هستی از دیدگاه هستی شناسی عرفانی، در بینش ابن عربی و فخرالدین عراقی، بررسی چیستی تعیّن - به عنوان مقدمات بحثهای آینده ضروری به نظر می رسد.

## ۲- تعتین

در بینش هستی شناختی عرفان، تعیّن چیزی است که باعث امتیاز و تشخیص هر چیز از غیر خودش می شود. این چیز متمایز کننده، گاهی عین ذات است و گاهی امری است اضافه شده به ذات که سبب متحقق شدن ذات می گردد؛ یعنی بدون چنین تعیّناتی و قبل از آنها، چیزی جز ذات الهی که وجود محض است، وجود نداشت. (قیصری،۱۳۷۵: ۶۷). در حقیقت وجود، تعدید و تکثیر نیست. تقسیم بندی نظام هستی، به تجلی و ظهور سریانی حقیقت وجود مربوط است و تعدید و تکثیر، ناشی از تجلی وجودی حق با تعیّنات اسمی است. ابن عربی در جواب این پرسش «اگر گویی تجلی چیست؟» می گوید: «آنچه بر دلها از انوار غیب – پس از ستر – کشف و آشکار می شود.» (ابن عربی، ۱۳۸۴: باب هفتاد و سوم، از انوار غیب – پس از ستر – کشف و آشکار می شود.» (ابن عربی، ۱۳۸۴: باب هفتاد و سوم، ۱۳۵۷). جامی، تعیّن و تجلّی و تنزّل را به طور مترادف به کار برده است (جامی، ۱۳۵۲: ۳۵ – ۳۵). ابن عربی، برای محلِ حضور و ظهور این اختلاف ها، در مراتب و تجلیات، اصطلاح «خضرت» را به کار برده است (ابن عربی، ۲۰۰۷).

امام خمینی (ره) دلیل این نام گذاری را چنین بیان کرده است: «به خاطر حضور آنها، در مظاهر و حضور مظاهر در آنها، به آنان حضرت گفته می شود.» (مظاهری، ۱۳۸۷: ۱۰۰). پیروان ابن عربی، مراتب کلی ظهور حق را بر پایهٔ پنج حضرت، تفسیر و تبیین نموده اند و آنها را حضرات خمس نامیده اند. عبدالرزاق کاشانی، در حالی که مراتب را شش می شمارد: ذات، احدیت، واحدیت، ارواح مجرده، عالم مثال، عالم مُلک و مرتبهٔ انسان کامل. بیانش در باب حضرات خمس چنین است: ۱-حضرت ذات ۲-حضرت صفات واسماء که حضرت ربوبیت است. ۲-حضرت

مثال و خیال۵-حضرت حس و مشاهده (کاشانی، ۲۴۶:۱۳۸۳). شاه نعمت الله ولی مراتب را شش مرتبه ذکر کرده است؛ مشش مرتبه است و تفاوت بین مرتبه و حضرت را ذکر نموده است؛ مشش مرتبه است اگرنکودریابی

اول مرتبهٔ ذات احديّت، ديگر مرتبهٔ حضرت الهيّت كه حضرت واحديّت است، و مرتبة ارواح مجرده، و مرتبة نفوس عامله كه عالم مثال و عالم ملكوت است و مرتبة ملك كه عالم شهادت است، و مرتبه كون جامع يعني انسان كامل كه مجلا مجموع و صورت جمعیت است. و مجلا پنج گفتهاند و مراتب شش. زیرا که مجلا مظهر است و به مظهر ظاهر می شود مراتب، و ذات احدیت مجلای شیء نه، زیرا اعتبار تعداد اصلا نیست؛ بلکه اعتبار ذات احدیت سلب اعتبارات است تا عالمیت و معلومیت و به تنزّل این مرتبهٔ اصلیه، ساير مراتب مترتب آيد و غير اين مرتبه مجالي باطنهاند يا ظاهره؛ و مجلاي ذات نيست الَّـا انسان كامل.» (شاه نعمت الله ولي، ١٣٥٧: ٤٢). قيصري، حضرات خمس را از عالم واحديت شروع مي كند. عالم واحديت را غيب مطلق مي نامد. وي عالم احديت و مقام ذات را در این تقسیم بندی ذکر نمی کند. در این تقسیم بندی، پس از حضرت غیب مطلق و معانی، حضرت شهادت مطلق و حس ذكر شده است. سوم حضرت ارواح كه غيب مضاف است و نزديك به شهادت مطلق. چهارم عالم مثال كه نزديك تر به عالم شهادت است و پنجم حضرت و مرتبهٔ انسان است که جامع جمیع آن حضرات و مراتب است. (آشتیانی، ۱۳۷۰ : ۴۵۱-۴۵۰). صدرالدین قونیوی، مراتب کلیه را در پنج مرتبهٔ زیر منحصر نموده است: «نخست حضرت غیب که حضرت ذات است - به تجلّی و تعیّن اول و دوم - دوم مرتبهٔ ارواح است که تابع مرتبهی غیب است در تنزل. سوم عالم مثال است که در تنزّل، تابع مرتبهٔ ارواح است و در تصاعد، فوق عالم حس. چهارم عالم شهادت و حس است و این از حضرت عرش رحمانی است تا به مرکز خاک. پنجم - که جامع ایشان است -تفصيلاً حقيقت عالم و اجمالاً صورت عنصر انساني، كه جامع چهار حضرات بالاست» (قونیوی، ۱۳۷۱: پنجاه و هشت). صاحب نقد النصوص، مراتب را شش مرتبه - غیب، مغيب، غيب ثاني، مرتبه ارواح، عالم مثال و خيال منفصل، عالم اجسام ومرتبه جامعه-مى دانىد. (جامى، ١٣٨١: ٣٠- ٣١) و حضرات خمس را چنين ذكر مى كند: ١- ذات ٢اسماء ۳- افعال ۴- مثال و خیال ۵- حس و مشاهده (همان). خواجه محمد پارسا می گوید «عوالم کلیه و حضرات اصلیه، پنج است: اول غیب مطلق که آن عالم اعیان ثابته است؛ و بعد از آن عالم جبروت؛ و دیگر عالم ملکوت و دیگر عالم ملک و عالم انسان کامل» (یارسا، ۱۳۶۶: ۱۰).

با توجه به مراتب حضرات خمس، آنچه در این مبحث مهم است، این است که وجود هر مرتبه، از مرتبهٔ بالاتر صدور و ظهوریافته است و کلیهٔ آنها از مرتبهٔ اول - یعنی از ذات الهی - صدور و ظهور نمودهاند. در واقع، تمام مراتب وجود، تجلی و ظهور وجود حق هستند. به منظور بررسی دقیق تر می توان این مراتب وجودی را در دو دسته قرار داد: دسته اول، آن بخش از تعینات یا مراتب نفس رحمانی هستند که در دایرهٔ علم خدا قرار دارند و به تعینات حقی موسومند؛ زیرا هنوز خلقتی پدیدار نشده است. دسته دوم یا تعینات خلقی، مربوط به مراتب ظهور حقایق ممکنات، در خارج از علم خداوندند و به ظهور عوالم خلقت، مربوط می شوند. تعینات حقی، دو حضرت را دربرمی گیرند: حضرت احدیّت و حضرت واحدیّت. بنابر مطالب بیان شده، برخی، مقام ذات را نیز جزء مراتب حق تعالی دانسته اند.

## ٣- تعيّنات ذاتي

### ۳-۱- مقام ذات

مقام ذات، همان امر مطلقی است که توصیف نمی شود و اسم و نشانهای ندارد (ابن عربی، ۱۳۱۵:۱۴۱۵). این امر، مجرد از هر قیدی است حتی قید اطلاق (ابن عربی، ۱۳۱۷:۱۳۱۵). باب سیصد و شصت و چهار، ۳۴). از آنجا که بدون کاربرد زبان، نمی توان درمورد امری سخن گفت، ابن عربی برای این مرتبه، از واژهٔ «هو» استفاده کرده است. این واژه، به کنه ذات و غیب ذاتی اشاره می کند، از آن حیث که نه ظاهر است و نه مظهر (=ظاهر کننده) (ابن عربی، ۱۳۸۸: باب پانصد و نه، ۲۷۲- ۳۷۳). وی در مورد انتخاب این واژه می گوید:«هو، جز با واو نوشته نمی شود. این بدان جهت است که هویّت معلوم گردد، نه اینکه آن ضمیر غایب است.» (ابن عربی، ۱۳۸۴:باب صد و چهل و سه، ۴۳۵). مرتبه ذاتی، باطن باطن است. برای تعبیر از آن، از اصطلاحاتی چون: غیب مُغیب، غیب الغیوب وغیب

غيب ذات استفاده نموده اند (قيصرى، ١٣٥:١٣٨١).همچنين، به آن حقيقة الحقايق، هوّيت مطلقه، حقٌّ مطلق، وجود لا بشرط و حقيقت كلّيه گفته اند (همان، ٥١).

فخرالدین عراقی، در لمعات از مقام ذات به «مخزن کنزالوجود و مفاتیح خزائن الجود و قبله الواجد و الموجود»(عراقی، ۴۵۱:۱۳۸۶) و «عنقای مغرب»(همان، ۴۵۴) تعبیر نموده است و در نظر وی، اطلاق این عناوین بر مقام ذات، برای اشاره و تفهیم است؛ زیرا او به صراحت اعلان کرده که ذات از تعیّن منزه است و متعیّن به تعیّن مصادیق نیست:«عشق در مقرِ عز خود از تعیّن منزه است»(همان، ۴۵۷). شارح لمعات «عشق» را در اینجا، « وجود محض من حیث هوهو» دانسته که از اطلاق و تقیید منزه است (عراقی، خطی: ۱۴). عراقی در اشعارش، مقام ذات را «ساحت قدم» نامیده است. چنین مقامی، اسم و رسم و خبر ندارد. از دویی در آنجا «توحید بی مشارکت»عیان است:

هر کسی را نام معشوقی که هست میبرد، معشوق ما را نام نیست (عراقی، ۱۳۸۶: ۲۳۵)

در ساحت قدم نبود کون را اثر در بحر قطره را نتوان یافتن نشان بنمودچون جمال و جلالش ازل بدانک او باشد و همو، نبود هیچ این و آن آنجا نه اسم باشد، نی رسم، نی خبر به توحید بی مشارکت آنجا شود عیان جمله یکی بود نبود از دویی اثر توحید بی مشارکت آنجا شود عیان

(همان، ۲۱)

همچنین وحدت ذات، منشأ احدیت و واحدیت است و باعث می شود وجود محض، لباس وجود عام به تن كند:

عشق مشاطه ایست رنگ آمیز که حقیقت کند به رنگ مجاز (همان، ۴۷۱)

در این شعر «عشق» همان وجود محض است و منشأ همهٔ کثرتهاست که به رنگ مجاز یا به صورت وجود عام، ظاهر شده است.

#### *۳-۳* احدتت

احدیت، وصف و نعت است برای ذات حق. در حالی که واحدیت عددی، ازشئون صفاتی حق تعالی است (ابن عربی،۱۳۸۶: باب بیست و یک، ۲۸۱، پی نوشت شماره۲)، یا به

قولی، ذات از هویت، به احدیت تنزّل می نماید (خوارزمی، ۳۷:۱۳۷۹). شاه نعمت الله ولی برای احدیت سه مرتبه در نظر گرفته است؛ «اول، احدیت ذات، دوم، احدیت اسماء و صفات، سوم، احدیت افعال که نتیجهٔ ربوبیت است.» (شاه نعمت الله ولی، ۱۳۵۷: ۲۹۹). علی امینی نژاد، در کتاب «آشنایی با مجموعه عرفان اسلامی» گفته است در مورد تفاوت بین مرتبهٔ ذات و مرتبهٔ احدیت، تقدّم و تأخر زمانی مطرح نیست؛ بلکه چیزی شبیه به تقدّم و تأخر رتبی وجود دارد. به بیان دیگر، به صورت طبیعی، باید ذاتی باشد تا به خود علم یابد. بنابراین از آن به «نسبت علمیه»نیز تعبیر شده است. به سبب اینکه در این مقام؛ ذات حق، به خود علم دارد (امینی نژاد، ۲۸۱: ۱۳۸۷). ابن عربی، تنزیه را به عنوان ویژگی خاص احدیت به شمار می آورد و می گوید: حقیقت ِ ذات، احدیت است (ابن عربی، ۱۳۸۵: باب دویست و هفتاد و پنج، ۲۷).

عراقی، معتقد است باری تعالی، در مرتبهٔ احدیت، نشانی و نامی ندارد. کسی بدین مرتبه، راه نمی یابد. در نتیجه او به تنهایی با رخ خویش، عشق بازی نموده است:

عشق سیمرغیست کو را دامنیست پی به کوی او همانا کس نبرد کاندر آن صحرا، نشان گامنیست در بهشت وصل جان افزای او جز لب او کسرحیق آشام نیست

(عراقي، ١٣٨۶: ٢٣٤)

وی در عبارت زیر از حضرت احدیت یاد نموده است: «حُجُبِ ذاتِ او، صفاتِ اوست و حمالش، مندمجِ در اوست و حمالش، مندمجِ در جلال. علی الدّوام، خود با خود عشق می بازد با غیرخود نپردازد.» (همان، ۴۵۳).

#### ٣-٣- واحدتيت

پیش از پرداختن به مبحث «مقام واحدیت»، توجه به مفاهیم اسماء و صفات و اعیان ثابته، ضروری و مناسب است.

محسن جهانگیری، در تفسیر آرای ابن عربی می گوید که معنای اسم و صفت، در خصوصِ خداوند مترادف نیست و صفت، لفظی است که بدون ملاحظهٔ ذات، تنها به صفت دلالت می کند. امّا اسم، لفظی است که بر ذات حق به اعتبار اتصافش به صفتی از صفات

دلالت می نماید (جهانگیری، ۲۹۶:۱۳۸۴). به اعتقاد ابن عربی، اسم همان ذات است که متصف به صفتی شده است (ابن عربی، ۲۹:۱۳۶۰). پس تفاوت بین اسم و صفت در نحوهٔ شهود عارف است؛ یعنی یا ذات حق، همراه صفتی معین از صفات ذات یا به اعتبار تجلیای از تجلیاتش ملاحظه می شود؛ یا صفت و تجلی، صرف نظر از ذات ملاحظه می شود؛ یا صفت و تجلی، صرف نظر از ذات ملاحظه می شود. همچنین، ابن عربی بین اسم و صفت تفاوت قائل است: «اسماء جزء حضرات و مراتب الهیه -که احکام ممکنات آنها را می طلبند و تعین می بخشند - نیستند.» (ابن عربی، ۱۳۸۸: باب پانصدو پنجاه و هشت، ۴). پس اسماء، ذات حق نیستند؛ بلکه از جهتی، عین ذاتند و از جهتی غیر آن؛ چون هر اسمی دو دلالت دارد: یکی، دلالت بر ذات الهی و دیگر، دلالت بر صفت خاصی یا حقیقتی از حقایق است که باعث می گردد آن اسم از دیگر دلالت بر صفت خاصی یا حقیقتی از حقایق است که باعث می گردد آن اسم از دیگر دلالت بر صفت خاصی یا حقیقتی از حقایق است که باعث می گردد آن اسم از دیگر دلالت بر صفت خاصی یا حقیقتی از حقایق است که باعث می گردد آن اسم از دیگر دلالت بر صفت خاصی یا حقیقتی از حقایق است که باعث می گردد آن اسم از دیگر دلالت مشخص شود (ابن عربی، ۱۳۸۶: باب سی و سه، ۴۳۷).

به دلیل وجه غیر حقّی، اسماء از حیث تعلقات مختلفند. این کثرت، مربوط به فروع اسماء یا مظاهر آنهاست. اسماء بی شمار الهی را می توان به اصولی عام که تعدادش معین است، برگرداند. این اصول، همان امّهات اسماء هستند (عفیفی، ۷۵:۱۳۸۰). ابن عربی مشخص نموده است که مرادش از امّهات هفتگانه؛ آنچه که از آن تعبیر به صفات می شود، نیست؛ بلکه قصدش امّهاتی است که ایجاد عالم ناگزیر از آنهاست. قیصری می گوید امّهات اسماء بر همهٔ اسماء احاطه دارند. اصول اسماء دیگر هستند و از نظر شمول کلّی، جمیع مراتب موجود در مرتبهٔ احدیت را دارا هستند (قیصری، ۱۳۷۵: ۶۹). از منظر ابن عربی، امّهات اسماء عبارتند از:حی، عالم، مرید، قادر، قائل، جواد و مقسط (ابن عربی، ۱۳۷۴: باب چهارم، ۳۱۰-۳۱۲).

هر یک از تجلیات اسمائی، در ظهور و حکم، محتاج به مظهری است که در آن ظهور نماید. مظاهر اسماء الهی اعیان ثابتهٔ ممکنات است. به اعتبار ظهور علمی؛ اعیان، صورت اسماء حقند و به اعتبار بطون، آنها عین اسماء و صفات حقند (آشتیانی، ۱۳۷۰). فاضل تونی، معتقد است که؛ «هریک از اسماء یا صفات مظهر خاصی را اقتضا می کند. پس مظاهر، به تبعیت اسماء و صفات حاصل می شوند و عرفا مظاهر را چه کلّی باشند، چه جزئی، اعیان ثابته نامند. ولی حکما، برای کلیات آنها ، اصطلاح ماهیات و برای

جزئیات، اصطلاح هویات وضع کردهاند و هریک از اعیان ثابته به حسب استعداد، وجود خارجی خود را طلب می کنند و واجب تعالی چون جواد علی الاطلاق است و بخل بر او روا نیست، به هر یک به قدر قابلیت و استعداد اعطای وجود می کند.» (تونی، ۱۳۸۶:۳۷).

ویلیام چیتیک، در بیان رابطهٔ اعیان ثابته با امّهات اسماء، خاطر نشان می کند که اعیان ثابته، معلوم خدا هستند. ولی آنها برای اینکه اعیان موجود بشوند، احتیاج به ارادهٔ خداوند دارند؛ «خلقت جهان، مبتنی بر قدرت خداست، قدرتش بر اساس اراده کار می کند، اراده اش مبتنی بر علم او به ممکنات است و علمش به ممکنات مبتنی بر هستی خودش است که شیخ گاهی آن را با حیات الهیّه یکی می گیرد. به این ترتیب چهار اسم اصلی داریم که آنها همه تحت سیطره اسم جلاله(الله)هستند: حی، عالم، مرید و قادر.» (چیتیک، داریم که آنها همه تحت سیطره اسم در حصول وجودی اعیان ثابته، مؤثراند وسه اسم دیگر در ظهور عینی اعیان ثابته، دخیل هستند. بنابراین به «صور حقایق اسماءالهی» (پارسا، ۱۳۶۶: چهل و شش) و یا به عبارتی دیگر به «صور علمیه حقایق ممکنات، در علم حق تعالی» چهل و شش) و یا به عبارتی دیگر به «صور علمیه حقایق ممکنات، در علم حق تعالی»

اعیان ثابته، اشیایی هستند که وجود ندارند، اما از «شیئیت» برخوردارند و چون وجود را قبول می کنند، پس معدوم اند (ابن عربی، ۱۳۸۵: باب سیصد و دواز دهم، ۴۰۴). ابن عربی، عدم را برای اعیان ثابته، امری اضافی می داند و تأکید می کند که عالم کون از وجود عام صادر می شود و به وجود نسبی می رسد (ابن عربی، ۱۳۸۵: باب دویست و هفتاد و چهار، ۵۹ – ۶۰). جامی، اعیان ثابته را ذات اشیاء می داند که معدوم هستند. وی معتقد است که احکام و آثار اعیان، در آینه وجود ظاهر می گردند؛ و در مرتبهٔ خلقت، آنها لباس وجود به تن می کنند؛ «اگر وجود حق – سبحانه و تعالی – مرآت اعتبار کنی، ظاهر در وی، احکام و آثار شأن المرآه. و اگر اعیان را مرآت اعتبار کنی، ظاهر در وی اسماء و صفات و شئون و شئان المرآه. و اگر اعیان را مرآت اعتبار کنی، ظاهر در وی اسماء و صفات و شئون و تجلیات و جود است، یا وجود متعیّن بحسب هذه الْأمُور، نه وجود مِنْ حِیْث هُوَ، و نه اعیان، کمّا عرفت مَنْ شأن المرآه.» (جامی، ۱۳۵۶).

یار علی شیرازی در شرح لمعات یادآوری نموده است که «برای دفع چشم زخم اغیار، نیل کفر و طامات بر رخسار اسرار کشیده، چنانکه وجود مطلق و واجب و ممکن را در لباس عشق و معشوق و عاشق پوشیده است. «(شیرازی، خطی: ۱). وی لباس عاشق در معشوق پوشیدن را اشارهای به متصف شدن ممکن به صفات واجب می داند (همان، ۳۳).

حصول اعیان ثابته و استعدادهای اصلی آنها در علم حق، به واسطهٔ فیض اقدس است؛ یعنی حق، اُعیان را در عدم، ثابت می گرداند. با تجلی دیگر – که فیض مقدس نامیده می شود – به اقتضای مشیت، این اعیان ثابت در عدم را وارد عرصهٔ ظهور می کند، سپس اعیان از عالم معقول وارد عالم محسوس می شوند. پس اعیان ثابته، واسطهٔ بین حق و خلق هستند. از وجهی که به حق نسبت داده می شوند؛ ثبوت دارند و از جهتی که به خلق نسبت داده می شوند؛ وجود و ظهور دارند (زرین کوب، ۱۳۶۲:۱۹۹۱–۱۲۰). از مبحث اعیان ثابته، چنین برداشت می شود که کثرت اسمای الهی، منشأ کثرت اعیان ثابته است و کثرت اعیان ثابته هم موجب کثرت موجودات خارجی – مظاهر – است و موجودات خارجی، چیزی جز تجلی حق در آینههای آثار و احکام و استعداد اعیان ثابته نیستند.

پس از بررسی دو محور اساسی مقام واحدیت-اسماء الهی و اعیان ثابته- در تبیین آن مقام باید گفت که واحدیت، آخرین تعیّن از تعیّنات حقی، پس ازمرتبهٔ احدیت است که خدای متعال، به صورت تفصیل، به اسماء و صفات خود علم پیدا می کند. این امر، بر اثر دومین نگاه حق، به ذات خود است تا اعیان ثابته، وجود علمی یابند. قیصری، این مرتبه را عمائیه خوانده است؛ «جمیع صفات اعم از سلبی و ایجابی، به اعتبار مراتب وجود، از تجلیات ذات حقند و جامع جمیع این مراتب، مرتبهٔ الوهیت است که مقام واحدیت باشد؛ چون لحاظ صفات به طور تفصیل و اعتبار مظاهر برای اسماء و صفات حق در حضرت علم و مقام واحدیت است که در لسان شرع از آن مرتبه تعبیر به مرتبهٔ عمائیه شده است و مرتبهٔ عماء، مقام اولین کثرتی است که در وجود واقع شده است و وجود صرف مطلق از مقام احدی تنزل نموده و به اعتبار اسماء و صفات متعدد و مظاهر متکثر، متصف به کثرت گردیده است. این مرتبه که وجود صرف محفوف به کثرات اسمائی و صفاتی میباشد،

واقعی است، می باشد.» (آشتیانی، ۱۳۷۰: ۲۴۰-۲۴۱). همچنین، از آن به حضرت الوهیت، غیب مضاف، مقام جمع، اسم باطن مطلق و ربوبیت یاد کردهاند (خوارزمی، ۲۲:۱۳۷۹). شاه نعمت الله ولی، عماء را چنین توضیح داده است: «حضرت احدیت است نزد ما، زیرا که در آن حضرت غیر را مجالی نیست.

### دركاوازعقول مادوراست به حجاب جلال مستوراست

و گفته اند كه حضرت واحديت است كه منشأ اسماء و صفات است، و عماء را غيم [ابر] رقيق مي گويند كه حايل ميان آسمان و زمين است، و حضرت واحديت حايل است ميان سماء احديت ذاتيه و أرض كثرت خلقيه، و در اين تأويل حديث نبوى – صلّى الله عليه و آله – مساعدت نمى كند ايشان را، زيرا كه سائل سؤال مى كند كه: «أين ربّنا قبل أنْ يخلُق الخنْلق؟» حضرت رسول – صلّى الله عليه و آله – مى فرمايد: كان في عَماء «ما فوقه هواء و ما تحته هواء».

و حضرت واحدیت متعین است به تعین اول، زیرا که محل کثرت و ظهور حقایق و نسب اسمائیه است، و هر چه آن متعین بود، مخلوق بود و آن عقل اول است، قال علیهالسلام: اول ما خَلَقَ اللهُ الْعَقلُ.

و سائل مى گويد قَبلَ أَنْ يخُلُقَ الخُلْقَ. و حق در اين حضرت متجلّى است به صفات خلق؛ اما اگر مراد سائل به خلق عالم جسمانى بود، عماء حضرت الهيه تواند بود، يعنى برزخ جامع، و اگر سؤال از مكان ربّ بود، حضرت الهيه منشأ ربوبيت است.»(شاه نعمت الله ولى، ١٣٥٧: ١٣١).

گرچه فخرالدین عراقی با صراحت بیان می کند تجلّی بر دو نوع است: تجلّی ذات و تجلّی اسماء و صفات.»(عراقی، ۱۳۸۶: ۵۱۵)، لکن در اینجا منظور وی، تجلی بر سالک است، نه تجلی در مرتبهٔ تعیّن حقّی؛ زیرا وی می گوید؛ سالک، تجلی ذاتی را نمی تواند از خود دفع کند، امّا «در تجلی اسماء می تواند که تجلی قهر را به تجلی لطف دفع کند....»(همان، ۵۱۵). عراقی در اشعارش، سه مرتبهٔ تجلی – برای تعیّن حقّی – بیان کرده است: یکی تجلی ذات که همان مرتبهٔ احدیّت است. دیگری تجلی با صفات و افعال و

تجلی برای عیون؛ بدون آن که نقشی به وجود آید (وجود علمی بدون ظهور) که مربوط به مقام واحدیّت است:

تَجلّی لِلعُلَی بِالْذّات طوراً وطورا بِالصفات وَ بِالْفِعال تَجلّی لِلعُلَی بِالْذُوال تَحلّی لِلعُیون بِلا انْطَباعِ تَدلّی مِن قُلُوبٍ اُولَی النّوال (همان، ۲)

نسرین محتشم، این اشعار را چنین ترجمه نموده است:«از عظمت گاه به وسیلهٔ ذات و گاه به وسیلهٔ صفات و افعال تجلی می کند. بدون نقش بستن، بر دیده ها تجلی می کند و از دلهایی که فیض بخشش او، به آن دلها اضافه شده است، خود را به آنها نزدیک می کند.» (همان) امّا به نظر ميرسد، منظور شاعر از مصراع سوم اين اشعار، اعيان ثابته باشد كه وجود علمي دارند، امّا به ظهور نرسيده و نقش آنها در ظاهر شكل نگرفته است و بـه وجـود عينـي نرسیدهاند. برای توضیح انواع تجلی حق، ذکر این نکته لازم است که با توجه به تعیّنات حقى، تجلى مى تواند دو نوع باشد: يكى تجلى علمي غيبي يا تجلى حبّى ذاتى است كه فيض اقدس نيز نام دارد و عبارت است از ظهور حق در صورت اعيان ثابته در حضرت علم و دیگری تجلی شهودی وجودی یا فیض مقدس است که ظهور حق به احکام وآثار اعیان ثابته است و ثمرهٔ آن، ظهور عالم خارج و مظاهر است که احکام اعیان ثابته اند نه خود اعیان ثابته.( ابن عربی، ۱۳۸۵: مقدمه، چهل و پنج و چهـل و شـش). شـاه نعمـت الله ولـی در توضيح فيض اقدس و مقدس گفته است:« و فيض اقدس عبارت است از تجلّي حُبّي ذاتي که موجب وجود اشیاء و استعدادات است در حضرت علمیه اولا، و دیگر در عالم عینیه، كما قال تعالى: «كُنتُ كُنزاً مَخْفياً فَأَحْبَبْتُ أَنْ أعرفَ فَخَلَقتُ الخَلقَ لأعرفَ.» فيض مقدس تجلّیات اسمائیه بود که موجب ظهور هر چه اقتضای استعدادات اعیان ثابته بود در خـارج و فيض مقدس مترتب به فيض اقدس.

> فیض اقدس وجود و استعداد باز فیض مقدسش ز صفات

مستعد را ز اسم باطن داد بر تو خواند تمامی آیات.»

(شاه نعمت الله ولي، ١٣٥٧: ٣٣٠)

در جای دیگر فخرالدین بیان می کند که حضرت حق برای اظهار کمال علم، بر ظلمت آباد جهان پر تو می اندازد و اسرار فراوانی بر صحرا می نهد. ظلمت آباد جهان، در واقع وجود علمی اعیان ثابته است؛ آنها وجود دارند، اما هنوز ظاهر نشده اند و با پر توی از انوار جمال، به مرحلهٔ اظهار کمال اسمائی می رسند. و اعیان، به نور وجود ملبّس می شوند:

تاب انوارجمالت بهراظهار کمال پرتوی برظلمت آباد جهان انداخته نورخودراجلوه داده درلباس این و آن درجهان آوازهٔ کون و مکان انداخته (عراقی، ۱۳۸۶: ۱۳۸۸)

شاعر معتقد است در این مرتبه؛ خداوند، به صورت تفصیل، به اسماء و صفات و تعیّنات خود علم دارد؛ امّا صور حقایق پوشیده شدهاند و آشکار نشدهاند.

### ٤- تعيّنات خلقي

در این بخش، بحث دربارهٔ مراتب ظهور اعیان ثابته در خارج از علم خداوند است که با نظریهٔ وحدت وجود رابطه دارد. بدین مفهوم که در اندیشهٔ ابن عربی، هر حقیقتی از حقایق مظاهر وجودی، اسمی از اسماء حق تعالی است؛ پس جزئیات اسماء یا تعینهای خلقی نامتناهی هستند. قیصری، تعینهای خلقی را در سه تعین کلّی در نظر گرفته است. آنها عبارتند از: عالم عقل، مثال و ماده. (آشتیانی، ۱۳۷۰: ۳۸۳)

### ٤-١- عالم عقل

مهم ترین مشخصهٔ عالم عقل یا عالم ارواح، تجرد عقلانی آن است؛ بدین معنا که عالم عقل در ذهن معقول است، ولی وجود خارجی و عینی ندارد. جامی آن را «مرتبهٔ حضرت ارواح نوری مَلکی از عقول و نفوس» خوانده است. (جامی، ۱۳۵۶:۳۳). به نظر ابن عربی، سطح عالم عقل شامل سه مرتبهٔ اساسی است: ۱ – عقل اول یا قلم اعلا ۲ – نفس کلی یا لوح محفوظ ۳ – هبا و هیولا.

## عقل اول یا قلم اعلا -1-1

شیخ در فتوحات آورده که اولین جسمی که خداوند آفرید، اجسام ارواح مَلکی بود که مُهیّم – واله و سرگشته در جلال الهی – بودند. وی عقل اول و نفس کُلّ را زیر مجموعهٔ این ارواح ملکی مهیّم قرار داده است (ابن عربی، ۱۳۸۶: باب سیزدهم، ۱۸۹). وی در

فتوحات گوید: نخستین موجود، عقل است و آن قلم است؛ یعنی نوری الهی که نفس یا لوح محفوظ، از آن پدیدار می گردد (ابن عربی، ۱۳۸۵: باب دویست و هشتاد و نه، ۲۶۲). لازم به ذکر است که فرشتگان مهیّمه یا «عالین»، گونهای از فرشتگان شیفتهٔ ذات خداوندند. به جز خداوند از همهٔ موجودات؛ حتی از خود، بی خبر هستند. برخی معتقدند به جز نفس کلّی که از عقل اول پدید آمده، در مراتب بعدی خلقت؛ ارواح مهیّمه، مظاهری ندارند. در واقع ایشان، دارای اجسام طبیعی غیر عنصری هستند (خوارزمی، ۱۳۷۹ معتقد ۱۳۷۲). حکیم جندی، ضمن بحث مفصلی که دربارهٔ گونههای مختلف ملائکه دارد، معتقد است که فرشتگان علوی روحانی – گونهای از فرشتگان – دو دستهاند؛ دستهٔ اول:ملائکهٔ مهیّمه و عقل اول هستند که به هیچ بدنی تعلق ندارند. دستهٔ دیگر؛ موجودات مجردی هستند که به بدن خاص تعلق یافتهاند، مانند نفوس ناطقه (جندی، ۱۳۸۱: ۱۳۸۹–۱۶۰).

ابوالعلاء عفیفی، در حل تناقض ظاهری این قضیه می گوید: «حقیقت محمّدی که مظهر معقول و جامع همهٔ حقایق اسمای الهی است، همان خود حق است که حق برای خود در حالت احدیت تجلی کرده است و او نخستین تعیّن از تعیّنات حق، به صورت عقلی است که همه چیز را بردارد.» (عفیفی، ۱۳۸۰: ۳۸۰-۳۸۱). قیصری نیز معتقد است که عقل اول، نمی تواند مظهر خارجی عین ثابت محمّدی باشد. زیرا عقل مرتبهای از مراتب وجود

حقیقت محمّدی است «و همهٔ خیرات از وجود او، سرچشمه می گیرند، مراتب عقول و نفوس و برزخ و عالم اجسام، طفیلِ وجود او هستند.» (آشتیانی، ۱۳۷۰: ۷۱۳). همچنین، وی وجود عقل را از تجلی اوّلِ این حقیقت، در مقام خلق می داند که از تجلیات عقل اول، عقل ثانی و لوح محفوظ و سایر حقایق، تحقق خارجی پیدا می کنند (همان، ۷۸۸). نویسندهٔ کتاب سه حکیم مسلمان، در تفسیر این مسأله می گوید: «در نظریهٔ ابن عربی، انسان کامل دارای سه جنبهٔ اساسی است: جهان شناختی، نبوتی و عرفانی. از نظر جهان شناختی و تکوین جهان، انسان کامل، نمونهٔ آفرینش است. و همهٔ نمونههای نخستین وجود کلی را، در خود دارد. بدانسان که همهی سلسلههای مراتب وجود جهانی، چیزی جز شاخههای متعدد درخت وجود نیستند که ریشههایش در آسمان است و در سراسر کون گسترده شده است» (نصر، ۱۳۶۱: ۱۳۲–۱۳۲۱).

بنابراین، به نظر ابن عربی اگر حقیقت محمّدی را نخستین مظهر وجودی بدانیم، وجودش از حقیقت کلّی است و عین شریفش در «هباء»پدید آمده و عین عالم از تجلی او پدیدار گشته است (ابن عربی، ۱۳۸۶: باب ششم، ۷۷). شاه نعمت الله ولی، دربارهٔ حقیقت محمّدی گفته است: «ذات است با تعیّن اول.» (شاه نعمت الله ولی، ۱۳۵۷: ۴۰)). شهاب الدین سهروردی، جبرئیل را در سیر نزولی عقول و کلمات الهی، آخرین کلمه و عقل دهم دانسته است (سهروردی، ۱۳۸۰: ۲۶۵).

برخی جبرئیل را مظهر علم حق تعالی، صورت متمثلِ عقل، موکّل بر تحصیل علوم و تدبیر معاش و استاد رسل خواندهاند(کرمی،۱۳۸۴: ج ۹، مدخل جبرئیل،۴۰۳). در طی یک بحث گسترده، دکتر پورنامداریان، در مبحث «سیمرغ و جبرئیل»، خصوصیات ظاهری نقل شده دربارهٔ سیمرغ را با صفات جبرئیل یکسان دانسته است.ایشان یاد آوری نمودهاند که «سیمرغ در رسالهٔ [عقل سرخ] سهروردی، درواقع همان عقل اوّل فلسفهٔ مشائی است که با ده درجه تنزّل، به عقل دهم یا عقل فعّال می رسد که فلاسفهٔ مشائی آن را با روح القدس و جبرئیل یکی می دانند و ارواح انسانی ناشی از فیض یا پر توافشانی اوست، امّا همین عقل عاشر یا عقل فعّال که مثل سیمرغ عقل بالفعل است، یا جبرئیل... بهینهٔ فرشتگان است و از این چشم انداز، به منزلهٔ عقل اوّل یا همان نور محمّدی است.» (پورنامداریان،۱۳۸۲:۷۷).

بنابراین روح القدس که او را جبرئیل خوانند، در صف آخر و عقل اول در صف اول عقول است و عقل حامل جمیع معلومات عالی و دانی است و لوح محفوظ از او صادر شده است. حمزه فناری، قلم اعلا را با عقل اول یکسان دانسته است: «حقیقت قلم اعلا که به نام عقل اول نامیده می شود، عبارت از معنای جامع معانی تعینات امکانی است که حق متعال ارادهٔ جدا کردن آن را از بین ممکنات غیر متناهی کرد و بر ظاهر صفحهٔ نور وجودی - به واسطهٔ حرکت غیبی ارادی و به موجب حکم علمی ذاتی - نقشش نمود.» (فناری، ۱۳۷۴:۶۷).

فخرالدین عراقی، به هیچ وجه به نظریهٔ تعیّن خلقی – به ویژه به عالم عقل – با آن طول و تفصیلی که در نظام فکری ابن عربی دارد، التفات نشان نداده است. وی، فقط، صفت روح بخشی و القاء شعر را به جبرئیل منسوب نموده است که این صفت جدا از وصف جبرئیل به عنوان وجود متجلی در موجودات است:

ز آسمانبقا روحالقدس هر نفسی مزید جانم روحی مطهـر آورده زبوستان روان بهر گلبـان حیات هزار جوی روانبه ز کوثر آورده (عراقی،۱۳۸۶: ۷۰)

## ٤-١-٢ نفس كلّي يا لوح محفوظ

در مبحث پیشین، اشاره شد که نفس کلّی یا لوح محفوظ، از عقل اول یا قلم اعلی، منبعث شده است و کلّیات اسماء کونیه و اعیان خارجه در عقل اول، به طور مفصل و جدا از یکدیگر موجودند و در عین حال به شکل مجرد و عقلانی اند. پس دومین مرتبه از تعیّن حقیقت محمّدی، در مقام خلقند. ابن عربی، لوح محفوظ را عرش عظیم و نفس کلّیه، دانسته که جزء ملائکه است. تمام حقایق عالم، از آن لوح نازل می شوند. علم خدا نسبت به مخلوقات، بر روی همین لوح، تا قیامت مکتوب و محفوظ است (ابن عربی، ۱۳۳۶: ۵۰–۵۵). ابن عربی لوح محفوظ و نفس کلّی را دو نام می داند که برای یک حقیقت به کار رفته است؛ «نام لوح محفوظ نزد خردمندان، نفس کلّی می باشد و آن نخستین موجود انبعاثی است که از او است که از او آفریده شد و با او تزویج کرد. پس دوگانگی پیدا شد؛ همان گونه که وجود به حادث

دو گانگی یافت و علم به قلم حادث، دو شد.» (ابن عربی، ۱۳۸۷: باب سیصد و شصت و نه، ۲۷۷).

فخرالدین عراقی، در آثارش ، به عرش از جهت مقام و جایگاه بلندی که دارد، توجه نموده است و آن را در مقابل دل قرار داده است و معتقد است که دل عارف از آن وسیع تر است؛

لَهُ هممٌ تطيرُ إلى المعالى لَهُ قَدَمٌ تَخطّي العرش سيراً

[او را قدمی است که در سیر، عرش را زیر پا نهاد و او را همّتی است که بـر بلنـدی.هـا یرواز کرد.] (عراقی، ۱۳۸۶: ۴)

ز آرزوی قربتت مرغان عرشی هر نفس های هوی و غلغلی در آشیان انداخته

(همان، ۶)

در آن صحرا شو و میبین ورای عرش علیین سرابستان قدّوسی، بهشت آباد سبحانی در آن صحرا شو و میبین ورای عرش علیین (همان، ۳۵)

سالکانچونکه هوی زیر قدم پست کنند پای خــود بر زبر عــرش مُعَلّا بیننــد (همان، ۵۲)

ذروهی عــرش و قِمّـهی ملکــوت زیـر پـای تــو پایمــال شــده (همان، ۳۹)

در عبارات زیر عراقی به لوح محفوظ با عبارت «اللوح مَسطُوراً » اشاره نموده و مقام آن را بعد از آفرینش نور محمّدی و قلم دانسته است؛ »الحمدلله الّذی نَوَّر وجه حَبیبه بِتَجَلیات الجمال فَتَلاًلاَمنه نوراً، و أبصر فیه غایات الکمال فَفَرح به سروراً، فَصَدَّره علی یده و صافاه و آدَم لَم یکن شیئامذکوراً و لا القلم کاتباً و لا اللوح مسطُوراً «. . . . . [سپاس خداوندی را که رخسار حبیب خود - حضرت محمد (ص) - را به تجلیات جمالی منوّر نمود تا نوری از آن درخشید و او نهایت کمال را در آن دید و آن را بپسندید. پس وی را بر دست خود گرفت - که کنایه است از برگزیدن - و مقدّم داشت و دوست گرفت، در حالی که نه آدم چیزی بود به حکم کنت نبیاً و آدم بین الماء و الطین و نه قلم نویسنده و نه لوح نوشته شده.] (همان، ۴۵۱).

(همان، ۴۵۹)

عراقی در شعر زیر نیز مضمون بالا را مطرح نموده است؛

آن دم که ز هردو کون آثار نبود

معشوقه وعشق ومابههممیبودیم

در گوشهٔ خلوتی که دیّار نبود

## ٤-١-٣- هباء و هيولا

طبیعت کلی یا هباء، ماده ای است که خداوند در آن، صور تمام عالم را پدیدار ساخت. از نظر ابن عربی، طبیعت، سایهٔ نفس کلی است و در امتداد نفس کل، طبیعت به وجود آمده است وامتداد طبیعت، به هیولای کل می رسد (ابن عربی، ۱۳۸۷: باب سیصد و شصت و یک، ۱۶۸۱). وی در توضیح جایگاه هباء، در خطبهٔ تر تیب نظم عالم، گوید پس از نفس کلی، «هباء را در کشف، هیولا را در نظر و طبیعت را در اذهان – نه در اعیان – پدید آورد.» کلی، «هباء را در کشف، هیولا را در نظر و طبیعت را در اذهان – نه در اعیان – پدید آورد.» (ابن عربی، ۱۳۸۷: باب سیصد و هفتاد و یکم، ۴۵۸). شاه نعمت الله ولی، هیولا اسم چیزی نام برای یک حقیقت می داند و در تعریف هیولا می گوید: «نزد اهل الله، هیولا اسم چیزی است که صور در او ظاهر می شود و هر باطنی که صورتی در او ظاهر گردد، هیولا خوانند.» (شاه نعمت الله ولی، ۱۳۵۷: ۲۷).

جامی، در توضیح هباء گوید که برخی بدان هیولای کل وعنقاء نیز می گویند و مراد از آن، ماده ایست که حق در وی، صور اجسام عالم را بگشاد (جامی، ۱۳۸۱: ۶۴، پینوشت شماره ۵۲).در توضیح چیستی هباء، ابن عربی گوید جوهری است که در تمام صور طبیعی پخش و پراکنده است و چون هیچ صورتی، جز در این جوهر پدید نمی آید، آن را هباء نامند. این حقیقت جوهری، نه تقسیم می شود، نه تجزیه می یابد. نقص و کاستی نیز در آن نیست (ابن عربی، ۱۳۸۶: باب هفتم، ۸۷).

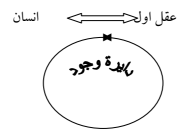
عفیفی نیز بین طبیعت و هیولای عالم، تفاوتی قائل نیست و آن را قو مای دانسته که در همهٔ موجودات سریان دارد و بدان وسیله هر جسمی به کمالش می رسد. (عفیفی، ۱۳۸۰: ۲۴۹). بنابراین، هباء، مادهٔ اولیهٔ عالم یا حقیقت واحده، در ذهن، معقول است؛ ولی در عین، وجود ندارد.

گفتنی است که تشخیص و مرزبندی میان این مراتب بسیار پیچیده و دشوار است و دلیلش این است که این تقسیم بندی ها دربارهٔ وجود عینی نیست؛ بلکه دربارهٔ مراتب ذهنی است و با توجه به اعتبارات ِ ذهنی ابن عربی و شارحان آثار وی بیان شده است. جامی، منظور از بیت زیر را اشارهٔ لطیفی به تعین خلقی دانسته است:

«اشیا اگرصدستو گرصدهزاربیش جمله یکیستخودبه حقیقت چوبنگری» (جامی، ۱۳۵۲: ۱۳۷)

وی خاطر نشان می کند حقیقت وجود اشیاء، یکی است. صور معقول، درغیب ذات، به حقیقت وجود اشیاء، نفس حقیقت وجود است که به سبب اقتران به اعیان ثابته، متعدد ومتکثر گشته است، و تعیّنات وجود، به سبب آن اقتران صور شئونِ مستجنه در غیب ذات است. پس همه یکی باشد.»(همان).

همچنین، شارح ناشناس لمعات از کلمهٔ «خط» در عبارت زیر، به «عقل و نفس و عرش و کرسی و افلاک سبعه و عناصر اربعه و موالید ثلاثه» تعبیر نموده است که باز اشارهای به تعیّنات خلقی است: «محب و محبوب یک دایره فرض کن که آن را خطی به دو نیم کند. بر شکل دو کمان ظاهر شود. اگر این خط که مینماید که هست و نیست، وقت مشارکه از میان طرح افتد، دایره چنانک هست یکی نماید» (عراقی، خطی: ۲۳۰۰). برطبق گفتهٔ این شارح - «خط»همان تعیّنات خلقی هستند- پس محب باید حق باشد و محبوب حقیقت محمّدی که در صورت انسان کامل ظهور کرده و همهٔ خیرات، از وجود او سرچشمه گرفته و طفیل وی هستند. یارعلی شیرازی، ابتدای این دایره را عقل اول و انتهای آن را انسان معرفی نموده است: «دربیان آنکه امر وجود دوریست. بدان که وجود دایره ای است و ابتدای دایرهٔ وجود، عقل اول بود که اول موجودات است و انتها، انسانست و دایره در او تمام شد و انسان به عقل متصل گشت؛ چنانکه آخر دایره به اول متصل می شود. » (شیرازی، خطی: ۵۲). شکل مورد نظر این شارح را می توان به صورت زیر در نظر می شود: «شیرازی، خطی: ۵۲).



عراقی در جایی دیگر گوید اگر حجاب جمال حق نبود، خلقت از سبحات جلال محو می شد. از تجلیات این حقیقت است که حقایق موجودات در لوح محفوظ، توسط قلم الهی ثبت شدهاند و همه ی سلسله ی مراتب خلقت، چیزی جز ظهور تجلی حقیقت محمّدی در سراسر هستی نیست. (عراقی،۱۳۸۶: ۹۳۰–۳۰۷) پس این حقیقت محمّدی در واقع نوری است که واسطه ی حق و خلق است:

نورم که از ظهور من اشیاء، ظهور یافت ظاهرتر است، هر نفس انوار اظهرم اوصاف لایـزال ز من آشکـار شـد بنگـر بـه مـن که آینهٔ ذات انورم(همان، ۳۰۵)

در جای دیگر با اشاره به سریان حقیقت محمّدی در سرتاسر گیتی گوید:

و زكاف «كن» وكتاب مبرم اظهار حروف اسم اعظم زد در دهن ونوشت در دم نامى كه طلسم اوست عالم پیش از عدم و وجود عالم از عشق ظهور عشق برخاست برداشت به جای خامه انگشت بر کف بنبشت نام و چه نام

(همان، ۲۸۳–۲۸۴)

دراین اشعار انگشت، قلم الهی است که بر کف یا لوح محفوظ، حقایق وجود را مینگارد. عراقی، در جای دیگر، از دل به لوح محفوظ تعبیر نموده است: «ترا دل، لوح محفوظ است و علم از فلسفی گیری» (همان، ۲۹) او می گوید که آب حیات، از چشمهٔ دل جاری است و از این لوح، حقایق عالم آشکار می گردد:

خضر جان گردسر ابستان دل گرددمدام تاخور د آب حیات از چشمهٔ حیوان دل سربر آراز جیب و حدت تابینی آشکار سدرهٔ نه توی عالم از در و دامان دل

(همان، ۲۹۸)

وی می گوید که در آن سوی کاینات، صحرایی در لامکان است و لوح محفوظ و ام کتاب در آنجایند و مرغ همت شیخ صدرالدین قونیوی در لامکان بر ام کتاب سبقت گرفته است. عراقی در این عبارت، به عالم ذهنی و معقولی، اشاره نموده که مکان آن در بیمکان است؛ محسوس نیست و لوح محفوظ در چنین عالم عقلی و ذهنی است: زان سوی کاینات صحراییست و در آن لامکان مکان دارد

گیرد لوح محفوظ، خود روان دارد

سبق از ام الكتاب مى گيرد

(همان، ۶۴)

از دیگر خصوصیات این عالم معقول، اجمالی است که تفصیل و گستردگی از آن ناشی می گردد. هر ذرهٔ آن، جهان نماست و از یک جرعه، صد هزار ساغر و از یک قطره، صد هزار آبشخور یر می گردد:

جام از می عشق پر برآمد گشتاین همه نقشها مشکّل هر ذره از این نفوس و اشکال بنمودهمه جهان مفصّل یک قطره و صد هزار منهل یک جرعه و صد هزار منهل

(همان، ۲۸۱)

عالم بعدی، ظهور حق در مظاهر صور غیبی است که در واقع سایهٔ عالم عقل و محیط بر عالم ماده است و بدان، عالم مثال یا خیال منفصل می گویند.

## ٤-٢- عالم مثال يا خيال منفصل

از نظرعلمای وحدت وجود، مراتب مختلف هستی، در واقع نمودها ورنگهای گوناگون حقیقتی واحد است. اگرعالم خیال را یکی از مراتب هستی بدانیم، عالم مثال، عالمی است حقیقی که صورتهای اشیاء در آنجا موجودند و حد فاصل عالم مجرد محض و مادی محض است، ماده ندارد؛ امّا از مقدار و شکل برخورداراست؛ یعنی بین روحانیت و لطافت عالم مجرد و کدورت و ظلمت عالم طبیعت است (شیخ الاسلامی، ۱۳۸۶: ۱۷-۲۴). ابن عربی، چنین عالمی را عالم مثال مطلق یا عالم خیال منفصل نامیده است. لکن خیال، نزد ابن عربی، مطابق با سه امر است: ۱ مظاهر هستی ۲ - برزخ بین دو عالم از عوالم هستی ۳ - برزخ بین دو عالم از عوالم هستی ۳ - بک قوّه از قوای ادراکی.

این معانی نسبتاً متفاوت از خیال و برزخ ، معنایشان کاملاً از هم جدا نیست؛ بلکه شناخت خیال و برزخ کلیدهایی است برای شناخت معارف این عالم و حل تناقضهایی که دربارهٔ معانی آنها در آثار ابن عربی و شارحان آثار وی آمده است.

### ٤-٢-١ برزخ

در مکتب ابن عربی، برزخ، امر واسط و فاصلی است که دو چیز را از هم متمایز گردانده و خواص هر دو طرف را داراست. او مینویسد برزخ حد فاصل بین دو چیز است که هیچ وقت آن دو به یکدیگر تجاوز نخواهند کرد. مانند خطی که سایه و خورشید را از هم جدا می کند؛ برزخ، عین یکی از آن دو حد نیست؛ ولی قوّه و نیروی هر یک از آن دو، در وی هست. محیی الدین، برزخ را امری معقول معرفی می کند که نه موجود است و نه معدوم و نه معلوم است و نه مجهول (ابن عربي، ۱۳۸۶: باب شصت وسوم، ۳۶۰). شيخ اكبر، هر وضعیت واسطی را، برزخ میخواند. در قوس نزول، تعیّن ثانی را، برزخ اُولای مجمل مينامد، نفس رحماني و اعيان ثابته را، برزخ أولاي مفصل ميخواند، از انسان كامل با مقام برزخیت جامع یاد می کند و برزخ بعد از مرگ را، در قوس صعود قرار می دهد (صانع پور، ۱۳۸۵: ۲۲، ۳۰). بنابراین مطالب، ابن عربی، همیشه برزخ را پس از مرگ قرار نداده؛ بلکه وی از دو برزخ یا خیال مطلق یاد نموده است: برزخ مطلق صعودی را در جهان دیگر قرار داده و از برزخ مطلق نزولی در این جهان یاد کرده است. بـه نظـر وی علـوم و معـارفی کـه انسان از طریق نیروی خیال دریافت می کند، درواقع از عالم برزخ مطلق نزولی است. وی قیامت را امری محسوس و محقق می داند، امّا معتقد است که در برزخ - در قوس صعود -هر انسانی در گرو کسب خویش و محبوس در صوراعمال خود است تـا روز رسـتاخیز از آن صور برانگیخته شود (ابن عربی،۱۳۸۶: باب شصت وسوم، ۳۷۰-۳۷۱). در جای دیگر، ابن عربی از نفس برزخی سخن می گوید که بین نفس و روح جوهری قرار دارد. دکتر شیخ الاسلامي، در مورد قلمرو نفس برزخي مي گويد تولد اين نفس برزخي، زماني است كه آدمی از صفات ناپسند پاک گردد و صاحب مقامات تقوی و ورع شود. در نتیجه وی از امور غیب برزخی آگاه می گردد. گاه عارفی، پیش بینی می کند و به واقعیت می پیوندد؛ این نشان دهندهٔ اشراف او بر برزخ قوس نزولی است، نه اشراف بر آن برزخی که پس از مرگ است. به سبب اینکه انسان، قبل از ظهور در این عالم حسی، از عالم مثال یا برزخ گذر کرده و دارای معرفت شده، گاه قادر است از آن عوالم خبر دهد. چون شناخت مسیری که طی شده، آسان تراز معرفت جهانی است که هنوز در آن به سیاحت نپرداخته است و غیب مثال نزولي را، غیب امكاني گویند؛ یعنی مجال دریافتش برای انسان هست، امّا غیب مثال صعودی را، غیب محالی نامیده اند. زیرا بسیار نادرند، کسانی که بتوانند از بهشت و جهنم خبر دهند (شيخ الاسلامي، ١٣٨٤: ٣٩ -٤٢). ابن عربي از اين مطالب، چنين نتيجه مي گيرد:

عالم مثال را، به این دلیل عالم مثال و برزخ گویند که مشتمل است بر مثال و صورت آنچه در عالم جسمانی قرار دارد. این عالم دنیوی نیز مثال صوری است برای صور اعیان و حقایقی که در علم خداوند موجودند و هیچ معنی از معانی و یا هیچ روحی از ارواح نیست، مگر اینکه صورت مثالیه آن، در این عالم هست (ابن عربی، ۱۳۶۰: ۵۵–۵۵).

### ٤-٢-٢ خيال

از یک منظر کلّی، ابن عربی، به هر چه که در عالم کون هست- به جز وجود مطلقخیال گفته و خلقت را سایهٔ وجود مطلق معرفی کرده است. وی با استناد به حدیث «النّاس ٔ
نیامٌ فإذا مَاتوا إنْتبِهوا؛ مردم خوابند آن گاه که مردند، متنبه و بیدار می گردند»، عالم
ممکنات را مجموعهٔ مظاهر و صور گوناگون یک حقیقت واحد معرفی می نماید. به نظر
هانری کربن، دلیل مخالفت ابن عربی با کاربرد الگوی خلق از عدم، تبیین چنین رابطهٔ
خیالی بین حق و خلق است. وی می گوید:

«ابن عربی، به جای الگوی «خلق از عدم» برای تبیین خلقت، الگوی تجلّی، را می نهد. «تجلّی» حتّی با «صدور یا فیضان» نوافلاطونیان نیز متفاوت است. زیرا بر طبق این الگو، مراتب صادر شده از مرتبهٔ الهی، سراسر خیال است و همهٔ آنچه در مراتب مختلف حادث می شود، خیالی است که در متن خیال یدید آمده است.» (کربن، ۲۲:۱۳۸۴).

لکن این خیال، خیال پوچ و بیهودهای نیست؛ بلکه آن پندار و خیال را، اساس و حقیقتی است. ابن عربی، چگُونگی خیالی بودن عالم را، با اصطلاح « خلق مدام» تفسیر نموده است.

## ٤-٢-٣- خلق مدام

اعیان ممکنات، به اعتبارِ ذات، معدوماند؛ یعنی تنها در علم خدا وجود دارند و برای رسیدن به عرصهٔ ظهور، بر اثر تجلی خداوند، هر لحظه فانی و در لحظه ی پس از آن- بدون جدایی زمانی - دوباره از نو، آفرینش می یابند. پس فرایند خلقت، حرکتی ازلی و دائمی است و در آن، هرگز تکرار مشاهده نمی شود. در توضیح این امر، هانری کربن می گوید: «خلقت به معنای همان تجلی (ظهور) حق باطنی (باطن)، در قالب صور موجودات است؛ بدین صورت که حق ابتداء درعین ثابت، سپس به فضل نوعی تجدید، نوعی تکرار

که از ازل دم به دم برقرار بوده است - درصورتهای حسی آنها، تجلی می کند.» (همان، ۳۰۲).در دیدگاه ابن عربی، اتساع الهی سبب می شود در وجود، تکرار پدیدار نشود و خداوند هر گز به یک صورت، برای دو شخص تجلی نکند؛ یعنی درعالم هیچ صفتی و حالی در دو زمان باقی نمی ماند و هیچ صورتی دوبار ظاهر نمی گردد. (ابن عربی، ۱۳۸۶: باب بیست و چهارم، ۳۲۸-۳۲۹).

وی تغییر و دگرگونی پیوسته عالم را، نتیجهٔ توجهات پی درپی الهی میداند و تأکیـد می کند اگر عالم در دو زمان بریک حالت باقی میماند، به بینیازی از خداوند، متصف مي گشت (ابن عربي، ١٣٨٧: باب سيصد و چهل و هشتم، ٣٧٠). شيخ، محدودهٔ خلق جديـد را خاص مخلوقات می داند و ذات الهی را منزّه از تغییر و تبدیل می داند. ابن عربی، برای تأييد نظرية خلق جديد، اين آيه را«بَلْ هُم في لَبْس مِّنْ خَلْق جديـد» (ق/١٥) - بلكـه آنـان از خلق جدید در اشتباه اند- به عنوان شاهد قرآنی به کار می برد و بدان استناد می نماید. لکن ابو العلاء عفيفي استناد به اين آيه را، براي ثبات بخشيدن انديشهٔ خلق جديد، نامناسب دانسته و معتقد است که برای ایجاد پیوستگی استوار، بین آیه و خلق جدید، باید به معنای فلسفی فنا دقت نمود؛ «يعني معناي فنا تنها اين نيست كه صفات يا ذات صوفي از ميان برخيز د و يـا او به مقام خاص وحدت ذاتي با حق واصل شود؛ بل فنا، رمزي است براي محو صورت یدیده ها، بدان گونه که این محو، در هر لحظه ای ازلحظات، استمرار دارد و درعین حال این صورتها، در جوهر واحد مطلق؛ يعني حق، باقي است. پس فنا، معنايي متعارض با فعل خلق نیست؛ بل یکی از دوچهرهٔ این فعل است و چهرهٔ دیگرش، همان بقاست و خلق، زنجیرهای از تجلیات الهی است که هر حلقهای از این زنجیره، سرآغاز عیان شدن صور موجودات در واحد حق - که همان فنای آنهاست - درهمان وقت عین عیان شدن آنهاست درصور تجلیات الهی دیگر که همان بقاست.» (عفیفی، ۱۳۸۰: ۲۷۰).

عراقی، با کاربرد اصطلاحاتی جذّاب و قابل توجّه، به دو مبنای اساسی نظریهٔ خلق مدام اشاره نموده است. وی برای رخ نگار، رنگهای متنوعی در نظر گرفته است و انعکاس آن را یا در جام باده یا در آینه به تماشا نشسته است. فخرالدین برای برجسته

ساختن عدم تکرار در تجلی از عبارات «هر زمان، زمان زمان، زمان به زمان و دم به دم» استفاده نموده است:

دمبهدم حسن ياردر آنجا بينند (عراقي، ١٣٨۶: ٥٢) بهزير هرخمزلفش هزارنيرنگاست (همان،۲۳۶) زمانزمانزرختنقش دیگر آغازی (همان، ۲۵۹) جهان تيره كنون دم به دم زمان به زمان

كەمەز تابش خورشىدمى شودرخشان (همان، ٣١٠)

ساغردل زميى عشق لبالب دارند رخنگارمراهرزماندگررنگست زنقش روى تو تاهيچ كس نشان ندهد زعكس تابش آنبادهمي شودروشن زعكس مي چەعجب گر جهان منور شد

همچنین عراقی، اتساع الهی را دلیل عدم تکرار در خلقت معرفی می کند و مینویسد: «محبوب در هر آینه، هر لحظه روی دیگر نماید. هر دم به صورتی دیگر برآید. زیرا که صورت به حکم آینه هر دم دیگر می شود، و آینه هر نفس به حسب احوال دیگر می گردد، شعر:

> در هر آینه روی دیگر گون مىنمايدجمال او هر دم گه برآید به کسوت حوّا گه برآید به صورت آدم

از اینجاست که در یک صورت هر گز دوبار روی ننماید، و در دو آینه به یک صورت پیدا نیاید. ابوطالب مکی میفرماید که: «لا یَتَجلّی فی صُورة مَرَّتین وَ لا یَتَجلّی فی صُورة لإثنين» يا چنانک گفت: شعر

> بوددر هر ذرّه دیـداري دگر چون جمالش صدهزاران روى داشت لاجرم هر ذرّه را بنمود باز چون يكست اصل عدداز بهر آنك

ازجمالخويش رخساري دگر تـابود هردم گـرفتاري دگر» (همان، ۴۶۷–۴۶۸)

باتوجه به مطالبی که در این شواهد مطرح شده، می توان ویژگیهای اتساع الهی را به صورت زیر بیان کرد: ۱- درعالم هیچ صفتی و حالی در دو زمان باقی نمی ماند. نگار در هر لحظه، چهرهای تازه به نمایش می گذارد. ۲- هیچ صورتی دوبار ظاهر نمی گردد؛ بلکه در هر آینه، در هر لحظه، رویی دیگر ظاهر میشود. عراقی، برای بیان دگرگونی و تنوع جلوههای حق، از کاربرد استعارهٔ هر لحظه، به لباسی جدید در آمدن معشوق، غفلت نورزیده است ( (همان،۲۳۳، ۲۲۴۰ و ۲۸۰).

به منظور کامل نمودن بحث عالم مثال، ضروری است که به معنای خیال، آن گاه که در مورد انسان به کار می رود، نیز اشارهای بشود. خیال در مورد انسان، دارای دو معناست و دو معنای این واژه به یکدیگر بسیار نزدیکند. ویلیام چیتیک می گوید در معنای نخست، خیال همان نفس است؛ یعنی خود انسان است که به صورت (واسط روح نورانی مفارق الهي و جسم كثيف ظلماني» ايفاي نقش مينمايد. پس نفس، هم نوراني است، هم ظلماني؛ یعنی هم لطیف و عالی است و هم کثیف و دانی. در مورد معنای دوم خیال، که به انسان مربوط می شود - با کمی تسامح - می توان گفت؛ خیال، همان نیروی ذهن است که مظهر اسم قوی است و می تواند بین عالم روحانی و عالم جسمانی رابطه برقرار نماید (چیتیک، ۱۳۸۳: ۸۷-۹۰). قوّهٔ خیال در آدمی کمک می کند تا معانی عقلی، در قوالب حسی یدیدار گردند. این امر از دو طریق امکان پذیر است؛ یکی به طریق خواب و دیگری به طریق مكاشفه. ابن عربي براي عالم مثال اصطلاح «خيال منفصل» را به كار برده و براي قوّة خيال انسانی، اصطلاح خیال متصل را به کار برده است. در توضیح این نام گذاری می توان گفت خیال متصل، با از بین رفتن شخص خیال کننده نابود می شود، امّا خیال منفصل، به طور مدام، خاصیت تجسد بخشیدن به ارواح و معانی را، داراست. همچنین خیال متصل، جزئی از خيال منفصل و وابسته به آن است (ابن عربي، ١٣٨٧: بـاب سيـصد و هفتـاد و يكـم، ۴۴۹؛ ۱۳۸۵: باب سیصد و دهم، ۵۶۵–۵۶۶).

فخرالدین عراقی نیز خیال را، در سه معنا به کار برده است:

۱ – عالم، خیال و خوابی بیش نیست. شاعر ترجیح داده عالم را دایرهای فرض کند که هر نقطه از آن، مرکز دایره به نظر آید. در ادامه گوید آن نقطه، انسان کامل یا مقام برزخیت جامع است:

در حقیقت هستی عالمخیالی بیش نیست وین خیالش چند ما را در گمان انداخته (عراقی، ۱۳۸۶: ۸)

جهانخوابست و من در وی جمال یار میبینم از اینجا خواب در چشمم مگر بسیار می آید (همان، ۲۸۰)

#### هستى شناسى از منظر ابن عربى و فخرالدين عراقي

زین آب پدید شد حبابی شدهرده هزار عالمش نام آغاز جهان ببین چه چیز است بنگر کهچه باشدش سرانجام (همان، ۲۸۲) جزخطی در میان نور و ظُلَم مینماید که هستونیستجهان جزخطی در میان نور و ظُلَم (همان، ۲۲۸)

بنابراین اشعار، مشخص می شود که موجود واقعی، حق است و باقی، همه نقش و خیالی بیش نیستند:

معلوم کنی که اوست موجود باقی همه چیزها مخیّل (همان، ۲۶۲) معلوم کنی که اوست موجود باقی همه نقش ها مخیّل (همان، ۲۸۲) دیدند عیان که اوست موجود ویشان همگی خیال و پندار (همان، ۲۸۵)

عراقی در جایی بیان کرده درخواب خوش مستی است و تا روز قیامت از این خواب سربرنمی دارد. این برداشت، معنای تازهای از خواب و خیال است؛ زمان بیداری را قیامت - نه مرگ - می داند:

من مست می عشقم هشیار نخواهم شد وز خواب خوش مستی بیدار نخواهم شد زینسان که منم سر مست از بادهٔ دوشینه تا روز قیامت هم هشیار نخواهم شد (همان، ۲۸۰)

۲-خیال را یکی از قوای ذهنی آدمی معرفی مینماید. گاهی این خیال را در خواب
 میبیند. امّا برای این مفهوم از خیال نیز حقیقتی در نظر نمی گیرد:

بر آن مخسب که در خواب روی او بینی خیال او بود آن، اعتبار نتوان کرد

(همان، ۸۶)

عقل ار همه بنگارد نقشت به خیال آرد کی تاب رخت دارد آخر چه خیالست این (همان، ۱۵۶)

«يسُّرُ خَيالُكُم في النَّومِ روحي فَطوبي لَولِطَيفِكُم دوام

دیدن نقش شما در خواب، روحم را شادمان می کند و چه خوش بود هـر گـاه خیـال و شبح شما دوامی داشت.»(همان، ۱۱۲)

نادیده رخش به خواب یک شب ای خفته ترا خیال تا کی؟ (همان، ۳۰۱)

در بیت بالا، شاعر دو معنای خیال را با هم آورده؛ با گفتن «ای خفته» اشاره به حدیث «مردم خوابند وقتی بمیرند، بیدار میشوند» دارد و با آوردن «خیال تاکی؟» به قوای ذهنی اشاره کرده است.

۳-همچنین عراقی، خیال را در معنای برزخ بین دو عالم از عوالم هستی به کار برده و جهان را عکسی، از تابش آن حقیقت معرفی نموده، که اصلش تیره است امّا مدام خلق می شود:

ز عکس تابش آن بــادهمیشــود روشــن جهان تیره کنون دمبهدم زمانبـهزمــان ز عکس میچه عجبگر جهانمنور شد که مهزتابشخورشید میشود رخشان (همان، ۱۳۰۰)

## ٤-٣- عالم ماده

آخرین مرحلهٔ تعیّن خلقی، عالم ماده است. در این مرحله، حقیقت وجودی، در مظاهر صور مختلف، تجلی می نماید. ابتدای آن از عرش و کرسی است و انتهای آن اجسام عنصری و صور مرکبات است. این مرتبه از خلقت را، عالم شهادت، عالم ملک و عالم خلق نیز می نامند. عالم مادی شامل افلاک، عناصر و موالید است. اگر برای عالم اجسام، دو بخش آسمانی و زمینی در نظر گرفته شود؛ صورت عالم اجسام، دارای قسم علوی و قسم سفلی است. ابن عربی، معتقد است که عناصر یا قسم سفلی عالم جسمانی، از حرکات افلاک پدیدار شده اند (ابن عربی، ۱۳۸۴: باب هفتاد و سوم، ۵۰۵). وی از پانزده فلک یاد کرده است. به قول ابوالعلاء عفیفی «ظاهراً ابن عربی، بر سر آن نیست که در اینجا، یک نظریهٔ فلکی، وضع کند؛ بل می خواهد، به مراتب وجود، بالاترین و پایین ترین آن اشاره کند.» (عفیفی، ۱۳۸۰: ۹۹-۹۹).

شیخ اکبر در فتوحاتش، فلک شمس را برتر از همهٔ افلاک یاد شده می داند. در اندیشهٔ وی، این فلک در واقع، به منزلهٔ قلب افلاک است که هفت فلک بالای آن و هفت فلک در زیر آن قرار دارد. بعضی از آنها، در حقیقت فلک نیستند، ولی ابن عربی، همه را فلک می شمارد و آن افلاک را به منزلهٔ حواس ظاهری و حواس باطنی می داند (ابن عربی، ۱۳۸۷: باب سیصد و هفتاد و یک، ۴۵۹- ۴۶۴).

لکن در جای دیگر، شیخ، در چگونگی ظهور موجودات می گوید: نخستین اسم مشخصی که قلم اراده، نوشت این بود که: «من میخواهم به خاطر تو ای محمّد جهانی را که مُلک و فرمانروایی توست، بیافرینم. پس جوهرهٔ آب را، که خلقش از زیر سراپردهٔ بلنـد عزت بود، آفرید و من در حالی که چیزی با من نبود، در «عماء»می بودم. سپس خدای سبحان جوهره آب را تگرگی جامد، مانند گوهر - در گردی و سفیدی- آفرید و در آن بالقوّه، جوهر و حقیقت اجسام و اعراض را به ودیعت نهاد. پس از آن، عرش را آفرید و بر آن، اسم «الرحمن» استیلا یافت، و کرسی را برقرار ساخت و دو قَدَم را در آن گذارد، پس به دیده جلال و عظمت، بدان جوهره، نظر افکند. آن جوهره از روی شرم و حیا اجزایش تحلیل رفته و گداخته شد و به صورت آب جاری گردید، و عرش او بر آن آب، پیش از وجود آسمان و زمین بود.» (ابن عربی، ۱۳۸۴: :بخش اول، ۱۰- ۱۲). بـا کـف و حبـاب ایـن آب، زمین آفریده شد. هنگام آفرینش و مالش زمین، آتش ظاهر شد. دودی از آن برخاست. با این دود، آسمانها را آفرید و با ستارگان، آنها را زینت بخشید.(همان). وی در ادامه برای آیه «بغیر عمد ترونها؛ خدا [همان] کسی است که آسمانها را بدون ستونهایی که آنها را ببینید، برافراشت. (رعد: ۲)، چنین تأویلی را ذکر نموده است: آیه می گوید به ستونی که دیده نمی شود، آسمان را بریا داشته است؛ پس ستون وجود دارد؛ امّا دیده نمی شود. ابن عربی، او تاد چهار گانه را چهار رکن استوار و محکم زمین معرفی نموده است (همان). شیخ اکبر، در رسائل خویش، اوتاد را زیر مجموعهٔ انسان کامل می شمارد که در عالم تصرف مي كنند و نظم و ترتيب عالم را بديشان منسوب مينمايد. (ابن عربي، ۷۷:۱۳۶۷). با این مفهوم، اصطلاح «او تاد» دارای مفهوم و سیعی است که اعم از محدودهٔ معنایی اصطلاح او تاد در سلسله مراتب عرفانی است. در جای دیگر ابن عربی به صراحت

بیان کرده که انسان کامل، ستون آسمان است. وی می گوید خداوند به وسیلهٔ انسان کامل، آسمان را از اینکه بر زمین فرو افتد، محافظت می نماید و آن گاه که انسان کامل، به عالم برزخ رهسپار شود، آسمان فرو می ریزد (محمود غراب، ۷۸:۱۳۸۶).

بعضی از شارحان آثار و اندیشه های ابن عربی از جمله قیصری و خواجه محمد پارسا، برای انسان کامل، عالم و حضرتی جدا در نظر گرفته اند و برخی دیگر، مانند جامی و کاشانی آن را جزء مراتب و جدا از حضرات خمس مطرح نموده اند. محور اساسی و مشترک آرای شارحان، این است که بر ترین و عالی ترین مظهر اسماء الهی، مرتبهٔ انسان کامل است که «جامع جمیع مراتب» است. از آنجایی که مبحث انسان کامل، اصلی ترین و مرکزی ترین بخش در رابطه با حق و خلق است، مقالهٔ حاضر از لحاظ حجم گنجایش پرداختن به آن را ندارد، لذا بحث دربارهٔ آن را به گفتاری دیگر وامی گذاریم.

#### ٥- نتىجە

نتایج نهایی که از مباحث طرح شده می توان گرفت، عبارت است از:

- آثار فخرالدین عراقی، آینهای است که آرا و اندیشههای ابن عربی، در آنها منعکس شده است.

-تمامی عرفان نظری عراقی دربارهٔ عشق و حالات و اغراض آن است. وی از کاربرد زیاد و دقیق اصطلاحات فلسفی در آثار خویش- به ویژه در دیوانش- خودداری نموده است. به عبارت دیگر، عراقی به دیدگاههای کلامی و فلسفی با آن طول و تفصیلی که در نظام فکری ابن عربی دارد، التفاتی نشان نمی داده است. در آثار وی، مسایل مربوط به عالم غیب، با بهره گیری از زبان عاشقانه، رنگ دیگری به خود گرفته است. عشق در آثار عراقی و ابن عربی، کلید واژهٔ مهمی است که با وجود آن، زیبایی، طبیعت و انسان با حقایق الهی ارتباط تنگاتنگی دارد و امر احیای آفرینش، کنشی ناگسستنی است که به طور مستمر و بدون تکرار در جریان است.

- به سبب اینکه در اندیشهٔ هر دوی آنها، عشق با وجود گره خورده و عشق، گرایش ذاتی وجود برای متجلی شدن است و ویژگی خاص وجود، دور از دسترس شناخت و فهم است؛ پس هر چه که از شئون وجود باشد، مانند عشق و زیبایی و... نیز قابل شناخت و فهم نستند.

- در منظر ایشان، پیدایش و نمود عشق با اشاره به دو نام جمال و نور بوده است. بدین گونه که صادر اول از ذات خداوند یک حقیقت کلّی است. آن حقیقت کلّی، همانند هوای تنفسی بر اعیان ثابته یا وجود علمی مخلوقات گذر نموده و بر حسب استعداد و درخواست آنها در هر گذری از گذرگاههایش به شکلی در آمده است. از این شئون ذاتی با عنوان حضرات خمس یاد نمودهاند. آنها عبارتند از: الحدیت ۲ واحدیت ۳ عالم عقل ۴ عالم خیال ۵ حالم ماده.

- مرتبهٔ قرار گرفتن در دستگاه منظم هستی، روابط میان این حضرات یا مراتب را مشخص می سازد. رابطهٔ حاکم به صورت رابطهٔ فعل و انفعالی است. هر مرتبهٔ پایین تر، سایه و انعکاسی از مرتبهٔ بالاتر است و در کل مراتب، رابطهٔ رُبّ - تأثیر گذار و واسطهٔ خلقت - و مربوب - تأثیر پذیر - تکرار شده است.

#### كتابنامه

#### الف-كتابنامه فارسى

- ۱ قرآن (۱۳۷۹)، ترجمه محمد مهدی فولادوند، تهران: دفتر مطالعات تاریخ و معارف اسلامی.
- ۲- آشتیانی، سید جلال (۱۳۷۰)، شرح مقدمه قیصری بر فصوص الحکم شیخ اکبر محیی
   الدین ابن عربی، قم: بوستان کتاب قم (انتشارات دفتر تبلیغات اسلامی حوزه علمیه قم)
- ۳- ابن عربی (۱۳۶۰)، تبیان الرموز یا شرح و ترجمهٔ مقدمه شرح فصوص الحکم، ترجمه فخرالعلماء کردستانی، کوشش کننده: محمود فاضل مشهد: چاپخانه خراسان.

- - ۷- الهامی، داود (۱۳۷۹)، داوریهای متضاد دربارهٔ ابنعربی، قم: مکتب اسلام.
- ۸- امینی نژاد، علی (۱۳۸۷)، آشنایی با مجموعهٔ عرفان اسلامی: کلیات، تاریخ عرفان،
   عرفان نظری، عرفان عملی و...، قم: مؤسسهٔ آموزشی و پژوهشی امام خمینی رحمه الله .
- ۹- پارسا، خواجه محمد بن محمد (۱۳۶۶)، شرح فصوص الحکم، تهران: مرکز نشر دانشگاهی.
- ۱۰ پورجوادی، نصرالله (۱۳۵۸)، سلطان طریقت: سوانح و شرح آثار خواجه احمد غزالی، تهران: مؤسسهٔ انتشارات آگاه.
- ۱۱ پورنامداریان، تقی (۱۳۸۲) ، **دیدار با سیمرغ: شعر و اندیههای عطار**، تهران: یژوهشگاه علوم انسانی و مطالعات فرهنگی.

۱۲ – جامی، نورالدین عبدالرحمان (۱۳۵۲)، اشعه اللمعات جامی، سوانح غزالی، شرح دو بیت مثنوی و...، به تصحیح و مقابلهٔ حامد ربّانی، تهران: انتشارات کتابخانهٔ علمیه حامدی.

۱۳ – .... (۱۳۵۶)، نقد النصوص فى شرح نقش الفصوص، مقدمه، تصحيح و تعليقات: ويليام چيتيك، پيشگفتار: سيد جلال آشتيانى، تهران: انتشارات انجمن شاهنشاهى فلسفهٔ ايران.

۱۴ - \_\_\_\_ 1۴ - \_\_\_\_ (۱۳۸۱) نقدالنصوص فی شرح نقش الفصوص، مقدمه، تصحیح و تعلیقات: ویلیام چیتیک، پیشگفتار: سید جلال آشتیانی، تهران: مؤسسهٔ پژوهشی حکمت و فلسفهٔ ایران.

۱۵ – جهانگیری، محسن (۱۳۵۹) محیی الدین بن عربی چهرهٔ برجستهٔ عرفان اسلامی، تهران: انتشارات دانشگاه تهران.

19 - چیتیک، ویلیام (۱۳۸۳) عوالم خیال (ابن عربی و مسأله کثرت دینی)، تر جمه سید محمودیوسف ثانی، تهران: پژوهشکدهٔ امام خمینی (س) وانقلاب اسلامی، معاونت پژوهشی.

۱۷ - حسینی شاهرودی، سید مرتضی (۱۳۸۲)، بررسی تطبیقی ختم ولایت از دیدگاه ابن عربی وسید حیدر آملی، نشریهٔ دانشکدهٔ الهیات دانشگاه فردوسی مشهد، شماره ۵۹، صح ۴۷-۴۷.

۱۸ - خوارزمی، تاج الدین حسین (۱۳۷۹)، شرح فصوص الحکم، تحقیق حسن زاده آملی، چاپ دوم، قم: انتشارات دفتر تبلیغات اسلامی حوزه علمیه قم.

19 - دانشنامهٔ جهان اسلام (۱۳۸۴)، زیر نظر غلامعلی حداد عادل، مدخل جبرئیل، طیبه کرمی، جلد نهم، تهران: بنیاد دایره المعارف اسلامی.

۲۰ - راتکه، برند و اولین، جان (۱۳۷۹)، مفهوم ولایت در دوران آغازین عرفان اسلامی: دو اثر از حکیم ترمذی، ترجمه مجدالدین کیوانی، تهران: نشر مرکز.

۲۱ – زرین کوب، عبدالحسین (۱۳۶۲)، ارزش میراث صوفیه، چاپ پنجم، تهران: انتشارات امیر کبیر.

۲۲- سهروردی، شهاب الدین یحیی (۱۳۸۰)، مجموعه مصنفات شیخ اشراق، تصحیح و تحشیه و مقدمه: سید حسین نصر، با مقدمه و تحلیل هانری کربن، تهران: پژوه شگاه علوم انسانی و مطالعات فرهنگی.

۲۳ - شاه نعمت الله ولى (۱۳۵۷)، رساله هاى حضرت سيد نورالدين شاه نعمت الله ولى ۱۳۵۰ منه ولى، به سعى جواد نوربخش، جلد چهارم، چاپ دوم، تهران: خانقاه نعمت اللهى.

۲۴ - شهود عاشقانه: مجموعه مقالات در نکوداشت محیی الدین ابن عربی (۱۳۸۴)، به اهتمام محمود اسعدی، تهران: جهان فرهنگ.

۲۵ - شیخ الاسلامی، علی (۱۳۸۶) خیال و مثال و جمال در عرفان اسلامی، چاپ دوم، تهران، فرهنگستان هنرجمهوری اسلامی ایران.

79 - شيخ مكّى، ابوالفتح محمد (١٣٥٤) الجانب الغربي في حلّ مشكلات الـشيخ محيى الدين ابن عربي، به اهتمام و حواشى نجيب مايل هروى، تهران: انتشارات مولى.

۲۷ - شیرازی، شیخ یارعلی(خطی) **لمحات درشرح لمعـات**.شـماره بازیـابی در کتابخانـه ملّی ایران:۱۸۸۵۸-۶.

۲۸ – شیمل، آن ماری (۱۳۷۷)ابعاد عرفانی اسلام،چاپ چهارم، تهران: دفتر نشر فرهنگ سلامی.

۲۹ – صانع پور، مریم (۱۳۸۵) محیی الدین ابن عربی و نقش خیال قدسی در شهود حق، تهران: نشر علم.

۳۰ عراقی، فخرالدین ابراهیم (۱۳۸۶) کلیات فخرالدین عراقی، به تصحیح و توضیح نسرین محتشم (خزاعی) تهران:زوار.

۳۱ – ........، (خطی) لمعات فخرالدین عراقی، شماره بازیابی در کتابخانه آستان قدس رضوی: ۲۳۱

۳۲ – عفیفی، ابوالعلا( ۱۳۸۰) شرحی بر فصوص الحکم، شرح ونقد اندیشه ابن عربی، ترجمه نصرالله حکمت، تهران:الهام.

۳۳ فاضل تونی، محمد حسین (۱۳۸۶) تعلیقه بر فصوص، با مقدمهٔ بدیع الزمان فروزانفر، تهران: انتشارات مولی.

۳۴ فناری، شمس الدین محمد بن حمزه (۱۳۷۴) ترجمه مصباح الانس حمزه فناری یا پیوند استدلال و شهود در کشف اسرار وجود صدرالدین قونوی، ترجمه محمد خواجوی، تهران: انتشارات مولی.

۳۵ - قونیوی،صدرالدین محمد بن اسحاق(۱۳۷۱) **الفکو ک**، مقدمه و تصحیح و ترجمه محمد خواجوی، تهران: انتشارات مولی.

۳۶ - قیصری، محمد داوود(۱۳۷۵) شرح فصوص الحکم، با مقدمه، تصحیح و تعلیق سید جلال الدین آشتیانی، تهران:شرکت انتشارات علمی و فرهنگی.

۳۷- کربن، هانری (۱۳۸۴) تخیل خلاق در عرفان ابن عربی، ترجمهٔ انشاءالله رحمتی، تهران: جامی.

۳۸ محمود الغراب، محمود (۱۳۸۶) انسان کامل محیی الدین ابن عربی، ترجمهٔ گل بابا سعیدی، تهران: جامی.

۴۰ مظاهری، عبدالرضا (۱۳۸۷) شرح تعلیقهی آیه الله العظمی امام خمینی بر فصوص الحکم، تهران: علم.

۴۱ ــــ مس ــــ (۱۳۸۷) اندیشه ابن عربی، تهران: علم.

۴۲ - نصر، حسین (۱۳۶۱) سه حکیم مسلمان، ترجمه احمد آرام چاپ چهارم تهران: شرکت سهامی کتاب های جیبی.

۴۳ - وینستن ماریس، جیمز (۱۳۸۷) جهتها و حرکتها: اندیشه اسلامی در تمدن جهانی، ترجمه مجدالدین کیوانی، تهران: جیحون.

۴۴ ـ یزدان پناه، سید یدالله(۱۳۸۸) مبانی و اصول عرفان نظری، نگارش عطاء انزلی، قم: مؤسسهٔ آموزشی و پژوهشی امام خمینی رحمهالله.

ب: كتابنامة عربي

43- ابن عربي (بي تا) الفتوحات المكيه، بيروت- لبنان: دار إحياء التراث العربي.

۴۹ - جندی، مؤیدالدین، (۱۳۸۱) شرح فصوص الحکم، صححه وعلّق علیه الاستاذالسید جلال الدین الآشتیانی، قم:بوستان کتاب قم، (انتشارات دفتر تبلیغات اسلامی حوزه علمیه قم)ویرایش دوم.

۵۰ قیصری، محمد داوود (۱۳۸۱) رسائل قیصری: التوحید و النبوه و الولایه و...، با حواشی محمدرضا قمشهای، با تعلیق و تصحیح و مقدمه سید جلال الدین آشتیانی، چاپ دوم، تهران: مؤسسه پژوهشی حکمت و فلسفه ایران.

۵۱- کاشانی، کمال الدین عبدالرزاق بن جلال الدین (۱۳۸۳) شرح فصوص الحکم، صححه و قدّم و علّق علیه: مجید هادی زاده، با اشراف جلال الدین آشتیانی، تهران: انجمن آثار و مفاخر فرهنگی.